
83

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

УДК 101:993:316:291 

БУДУЩЕЕ РЕЛИГИИ 
В ПОСТСЕКУЛЯРНОМ ОБЩЕСТВЕ: 
ВЕКТОРЫ И МОДЕЛИ ТРАНСФОРМАЦИИ 
Уланов Мерген Санджиевич
доктор философских наук, доцент,
Калмыцкий государственный университет имени Б.Б. Городовикова, 
Элиста, Российская Федерация
E-mail: ulanov1974@mail.ru

А н н о т а ц и я 

Статья посвящена анализу трансформаций религии в условиях постсекуляр-
ного общества — новой культурной и социальной реальности, возникшей после 
очевидного кризиса классической теории секуляризации, предсказывавшей неиз-
бежное исчезновение религии в ходе модернизации. На основе работ П. Бергера, 
Ю. Хабермаса, Б. Тёрнера, М. Эпштейна и других авторов показано, что религия не 
маргинализируется, а переосмысливает себя: она не возвращается к досовременной 
сакральной целостности, но и не растворяется в светской культуре. Вместо этого 
формируются новые, более гибкие формы религиозности. В данной статье как раз 
и выделены ключевые векторы этих изменений: десекуляризация как возвращение 
религии в общественное пространство; индивидуализация и плюрализация веры; 
цифровизация религиозной практики; появление «низкоинтенсивной религии» и 
«бедной веры» — религиозности без строгих догм, институциональной принад-
лежности или ритуальной обязательности. Особое внимание уделено буддизму как 
религиозной традиции, обладающей высокой адаптивностью к постсекулярным 
условиям (его нетеистическая антропология, ориентация на личный опыт, этика 
ненасилия и сострадания, а также открытость к диалогу с наукой), что делает эту 
мировую религию особенно востребованной в современном мире. Более подробно 
рассматривается и российский контекст, где буддизм, будучи одной из традицион-
ных религий, принимает активное участие в межрелигиозном диалоге и социальных 
инициативах общества. Выводы статьи указывают на то, что будущее основных 
мировых религий лежит не в реставрации ее старых институциональных форм и не 
в их полной утрате, а в поиске подлинной духовности, способной сохранять глубину, 
мудрость и смысл этих древних религиозных верований в современных условиях 
свободы, плюрализма и цифровой повседневности.

К л ю ч е в ы е  с л о в а

Секуляризация, постсекулярное общество, десекуляризация, будущее религии, 
цифровая религиозность, «бедная вера», буддизм, буддизм в России, социально 
вовлечённый буддизма.



84

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

UDC 101:993:316:291

THE FUTURE OF RELIGION 
IN POST-SECULAR SOCIETY: 
VECTORS AND MODELS 
OF TRANSFORMATION
Mergen S. Ulanov
Doctor of Philosophy, Associate Professor,
Kalmyk State University named after B.B. Gorodovikov, Elista, Russian Federation
E-mail: ulanov1974@mail.ru

A n n o t a t i o n

This article analyzes the transformations of religion in a post-secular society — a new 
cultural and social reality that emerged after the obvious crisis of the classical theory 
of secularization, which predicted the inevitable disappearance of religion during mod-
ernization. Drawing on the works of P. Berger, J. Habermas, B. Turner, M. Epstein, and 
other authors, this article demonstrates that religion is not being marginalized, but rather 
reimagined: it is neither returning to its pre-modern sacred integrity nor dissolving into 
secular culture. Instead, new, more flexible forms of religiosity are emerging. The article 
highlights the key vectors of these changes: desecularization as the return of religion to 
the public sphere; individualization and pluralization of faith; the digitalization of reli-
gious practice; and the emergence of “low-intensity religion” and “poor faith”— religiosity 
without strict dogma, institutional affiliation, or ritual obligation. Particular attention is 
given to Buddhism as a religious tradition highly adaptable to postsecular conditions: 
its non-theistic anthropology, focus on personal experience, ethics of nonviolence and 
compassion, and openness to dialogue with science make it particularly relevant in the 
contemporary world. The Russian context is also examined, where Buddhism, as a tra-
ditional religion, actively participates in interreligious dialogue and social initiatives. 
The article’s conclusions indicate that the future of religion lies neither in the restoration 
of its old institutional forms nor in their complete loss, but in the search for an authentic 
spirituality capable of preserving the depth of meaning in the context of freedom, pluralism, 
and digital everyday life.

K e y  w o r d s

Secularization, postsecular society, desecularization, future of religion, digital religiosity, 
“poor faith”, Buddhism, Buddhism in Russia, socially engaged Buddhism.



85

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

В В Е Д Е Н И Е

Вторая половина XX в. была ознаменована доминированием просвети-
тельского прогноза о неизбежной маргинализации религии в ходе модернизации 
и секуляризации. Однако уже к началу XXI в. академическое сообщество конста-
тировало неактуальность классической теории секуляризации (Berger, 1999). 
Вместо постепенного «исчезновения Бога» мир столкнулся с глобальным ре-
лигиозным ренессансом, охватившим как постсоветское пространство, так и 
Запад, исламский мир, Восточную и Юго-Восточную Азию, который Ж. Кепель 
назвал «реваншем Бога» (Kepel, 1994). Этот парадокс, связанный с устойчивым 
присутствием и даже усилением религиозности при продолжающемся техно-
логическом и научном прогрессе, потребовал новых концептуальных подходов 
и концепций. Именно в этом контексте возникает термин «постсекулярность», 
предложенный Ю. Хабермасом для описания новой социокультурной реально-
сти, где религия больше не может быть отнесена к частной сфере как нечто 
устаревшее (Хабермас, 2008).

Цель настоящей статьи — проанализировать будущее религии в постсекулярном 
обществе, выявить его основные тенденции, а также определить роль и значение 
буддизма как религиозной традиции, органично вписывающейся в логику постсе-
кулярного общества.

М А Т Е Р И А Л Ы  И  М Е Т О Д Ы 

В основе настоящего исследования лежит междисциплинарный подход, соче-
тающий философский анализ, социологическую рефлексию и культурологическую 
интерпретацию. Статья опирается на ключевые концептуальные рамки, разрабо-
танные ведущими теоретиками религии и общества конца XX–начала XXI вв. 
Прежде всего, используется концепция десекуляризации П. Бергера (2012), позво-
лившая пересмотреть доминировавшую ранее теорию неизбежного угасания религии 
и зафиксировать её устойчивое присутствие в современном мире. Для понимания 
нового статуса религии в общественной сфере применяется теория постсекулярно-
го общества Ю. Хабермаса (2008), в рамках которой религия рассматривается не 
как пережиток прошлого, а как полноценный участник рационального дискурса, 
обладающий этическими и смысловыми ресурсами, востребованными в условиях 
кризиса либерального индивидуализма.

Для анализа трансформаций религиозного опыта в условиях поздней модер-
ности привлекается концепция «низкоинтенсивной религии» Б.  Тёрнера (2012), 
позволяющая описать сдвиг от институциональной строгости к гибким, персона-
лизированным формам духовности. Для интерпретации феномена минималистич-
ного религиозного сознания использованы идеи М. Эпштейна о «бедной вере», или 
«бедной религии (2013). Также задействованы идеи Дж. Капуто (2014), вводящего 
понятие «религии без религии» как режима трансцендентного переживания, осво-
бождённого от жестких клерикальных и институциональных рамок.



86

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

О Б С У Ж Д Е Н И Е

От секулярного к постсекулярному: кризис теории и рождение новой 
парадигмы

С эпохи Просвещения в западной интеллектуальной традиции утвердилось 
представление о неизбежной эрозии религиозных институтов и убеждений под 
воздействием модернизационных трансформаций. В рамках этой парадигмы пред-
полагалось, что научно-технический прогресс и доминирование инструментального 
разума приведут к систематическому вытеснению религии как формы иррациональ-
ного сознания, опирающейся на мифологические и метафизические конструкции. 
Данная позиция нашла отражение не только в философской критике Ф. Ницше, 
объявившего «смерть Бога» как историко-культурный факт (2011), но и в учении 
К. Маркса, для которого религия выступала в качестве «опиума народа» — идеоло-
гического механизма легитимации социального неравенства (Маркс, Энгельс, 1955), 
а также З. Фрейда, интерпретировавшего религию как коллективную иллюзию, 
коренящуюся в психоаналитических потребностях индивида (2009). Аналогичные 
установки присутствовали и в классической социологической теории. Так, Э. Дюр-
кгейм понимал религию преимущественно как символическое выражение социальной 
солидарности и институционального порядка, что позволяло ему рассматривать её 
секуляризацию как естественный итог дифференциации общества и роста инди-
видуализма (2018).

В целом, парадигма секуляризации, доминировавшая в религиоведении до 
1990-х гг., предполагала линейное ослабление религии под давлением рационализации 
и индустриализации общества. Религия должна была уйти в приватную сферу, пре-
вратившись в личное дело индивида. Однако эмпирическая реальность оказалась 
иной. П. Бергер, один из главных идеологов теории секуляризации, в конце 1990-х гг. 
публично отказался от своих прежних взглядов, заявив, что мир никогда не прекращал 
быть религиозным (Berger, 1999). Данное признание знаменует переход от секуляр-
ной к постсекулярной эпохе. Как отмечает С. Хантингтон, «десекуляризация мира 
являлась одним из доминирующих социальных явлений конца XX в.» (1994: 35). 
Этот процесс особенно ярко проявился в России, где после распада СССР произошёл 
взрывной рост числа религиозных организаций: с 4846 в 1992 г. до 30896 в 2019 г. 
(Багаева, 2019: 44). Подобная динамика наблюдается и в других регионах — от роста 
мегацерквей США до исламского возрождения на Ближнем Востоке.

В то же время важно подчеркнуть: постсекулярность — это не возврат к досо-
временному, сакральному целостному миру премодерна («десекуляризация» в 
буквальном смысле), а качественно новая конфигурация взаимоотношений свет-
ского и религиозного. Как пишет К. К. Штёкль, это — не «десекуляризация» и не 
«послесекуляризация», а «условие сосуществования секулярного и религиозного, 
их принадлежности к одному и тому же времени» (2012: 53). Ю. Хабермас видит 
в постсекулярности этический вызов: светское общество обязано вести открытый 
диалог с религиозными традициями, признавая их как носителей моральных смыслов, 
утраченных в прагматике либерального индивидуализма (2008: 1–2). 



87

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

Таким образом, современные наука и общество все больше сознают, что пост-
секулярное — это не победа религии над секулярным, а диалектический синтез, в 
котором светские ценности (свобода, плюрализм, права человека) сохраняются, 
но перестают быть единственным измерением общественной рациональности.

Р Е З УЛ Ь Т А Т Ы

Векторы и модели трансформации религии в постсекулярном мире
Прогнозы и рассуждения о будущем религии в постсекулярном мире чрезвычай-

но разнообразны. Систематизируя их, можно выделить четыре основных направления, 
отчасти соответствующих классификации Е.В. Кузьминой и Р.Р. Фазлеевой (2017).

1. Постсекулярность как критика секуляризационной теории. 
Сторонники этого подхода (Р. Старк, Р. Финке, П. Бергер) считают, что религия 

возвращается в общественное пространство в качестве ключевого фактора иден-
тичности и социальной сплочённости. Особенно это актуально в условиях глоба-
лизации, которая привела к потере национальной самобытности, в то время как 
религия становится гарантом сохранения этнической и культурной идентичности. 
Действительно, вопреки ожиданиям многих мыслителей и ученых, религия не 
исчезла в эпоху науки и технологий. Наоборот: в условиях современного мира, 
полного неопределённости и социального атомизма, запрос на духовное начало в 
обществе становится даже острее. Иными словами, религия остаётся не пережитком 
прошлого, а рабочим инструментом для решения многих современных проблем. 
Согласно данным Р. Старка и Р. Финке, в современной Европе сохраняется высокий 
уровень индивидуальной религиозности при исторически низкой воцерковлен-
ности — последняя была невысокой и до модернизации. В США, напротив, как 
индивидуальные, так и институциональные показатели религиозности остаются 
стабильно высокими, а в долгосрочной перспективе демонстрируют тенденцию к 
росту (Finke, Stark, 2005). 

2. Постсекулярность как синтез светского и религиозного. 
Это направление, представленное Ю. Хабермасом (2006; 2008) и М. Кингом 

(2005), настаивает на том, что постсекулярность — не регресс, а «постмодернистское 
Просвещение». В данном направлении принципиальное значение придаётся 
дифференциации между пресекулярным (премодерном) и постсекулярным: первое 
ассоциируется с устаревшими формами авторитарной сакральности, отвергаемы-
ми современностью за несовместимость с принципами свободы, прав человека и 
демократии; второе — с рефлексивным, критически осмысленным возвращением к 
религиозным постулатам в условиях устоявшейся секулярной модерности. Соответ-
ственно, вторая концептуальная линия определяет постсекулярность как диалекти-
ческий синтез религиозного и светского: не в виде простого сосуществования, но 
как конструктивную интеграцию этических, онтологических и коммуникативных 
ресурсов обеих парадигм. Здесь религия не противопоставляется светскому зна-
нию, а вступает с ним в диалог. В этом ключе, к примеру, буддизм демонстрирует 
наибольший потенциал: его нетеистическая антропология, богатый опыт изучения 
и трансформации сознания (например, в рамках исследований нейрофизиологии и 
медитативных состояний), этика ненасилия, терпимость органично вписываются в 
дискурсы современных когнитивных наук.



88

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

3. Постсекулярность как кризис традиционной религии: феномены «бедной 
религии» и «низкоинтенсивной религии». 

Наиболее скептическая перспектива, развитая Б.  Тёрнером, фокусируется на 
деградации качества религиозного опыта. Б. Тёрнер констатирует триумф разно-
родной, коммерциализованной, гибридной религии над подлинной церковной тра-
дицией (Тёрнер, 2012). В условиях урбанизированного потребительского общества 
мегацеркви инкорпорируют маркетинговые практики, характерные для позднекапи-
талистической экономики, в качестве инструментов религиозной коммуникации и 
репрезентации. Эта стратегическая адаптация отражает не столько секуляризацию 
в классическом смысле (т.е. снижение институциональной религиозности), сколько 
трансформацию религиозного дискурса под влиянием доминирующей потребитель-
ской культуры. Как следствие, наблюдается процесс деконструкции традиционной 
дихотомии «мирское — сакральное»: сакральное не уходит на второй план, а инте-
грируется в повседневные практики потребительской культуры. Таким образом, 
социальная секуляризация проявляется не в количественном сокращении религиозной 
вовлечённости, а в исчезновении пропасти между мирским и сакральным аспектами 
общественной жизни. В результате «современные религии подвергаются риску, 
так как утрачивается напряжение между миром и религией» (Тёрнер, 2012: 45). 

М. Эпштейн вводит понятия «бедной веры» и «бедной религии» — религии 
без конкретной конфессиональной идентичности. «Бедная религия» представляет 
собой форму религиозного сознания, характеризующуюся убеждённостью в суще-
ствовании божественного, но не связанную с догматикой, ритуалами или институ-
циональными структурами какого-либо конкретного вероисповедания. Такая вера 
принципиально абстрагирована от исторических, этнокультурных и церковно-орга-
низационных традиций и выражает, скорее, универсальное, недифференцированное 
переживание сакрального. Термин «бедная» в данном контексте не несёт негативного 
смысла, а указывает на минимализм, свойственный ряду культурных и философских 
практик конца XX века, направленных на приведение сложных систем к их онтоло-
гически и экзистенциально значимым основаниям. «Бедная религия» выступает в 
качестве одного из ключевых компонентов постатеизма — мировоззренческой 
парадигмы, возникающей на фоне критического осмысления традиционного атеизма. 
Последний, отвергая в равной мере все конфессиональные системы, косвенно 
выявляет их глубинную общность: неинституциональное, целостное и недекон-
струированное чувство присутствия Бога, возникающее вне рамок исторически 
сложившихся религиозных форм (Эпштейн, 2013: 410). 

Рассматривая данный феномен, Ч. Тейлор в работе «Новый духовный ландшафт» 
отмечает, что поскольку данная форма религиозности формируется вне рамок усто-
явшихся конфессиональных институтов и доктринальных систем, то ей присущ 
особый тип универсализма — а именно «спонтанный, недогматический экуменизм», 
для которого характерно естественное, не требующее рефлексивного обоснования, 
принятие плюрализма духовных практик и форм богослужебной жизни. В этом 
контексте сосуществование множественных религиозных выражений воспринима-
ется не как предмет полемики или компромисса, а как данность, не нуждающаяся в 
дополнительной легитимации. Таким образом, это некая «духовность без религиоз-
ности», которая дистанцируется от строгих правил и догм религиозных конфессий 
(Тейлор, 2020: 39-40).



89

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

Фактически, «бедная религия» — это вера «лайт», где цитата Будды соседствует 
с афоризмами Ошо в лентах соцсетей, а утренняя медитация становится частью 
повседневной рутины, наравне с йогой и фитнесом. Примечательно, что даже в 
случаях, когда индивиды, изначально ориентированные на подобную минимальную 
религиозность, впоследствии вступают в членство конкретной конфессиональной 
общины, в их мировоззренческой структуре сохраняется устойчивый компонент 
исходной установки: критическое дистанцирование от догматической строгости, 
акцент на внутреннем, персональном измерении веры и склонность к интерпретации 
институциональных норм сквозь призму личного духовного опыта. Это свидетель-
ствует о том, что «бедная религия» функционирует не только как предварительная 
стадия конфессионализации, но и как автономный модус религиозного сознания, 
способный сохранять свою когнитивную и аксиологическую устойчивость даже в 
условиях инкорпорации в традиционные религиозные структуры.

В целом, в современном либеральном обществе религия всё чаще восприни-
мается как «личный инструмент» — ресурс для построения идентичности, поиска 
смысла, поддержания душевного равновесия. При этом важно, чтобы она не 
конфликтовала с научной картиной мира, светскими ценностями и повседневным 
образом жизни. В таких условиях вера форматируется по законам рынка: как товар, 
который можно выбирать, комбинировать, оценивать по отзывам и даже «подпи-
сываться» на него (например, через платные онлайн-курсы по осознанности или 
виртуальные ретриты). Так возникает религиозный консюмеризм, когда духовность 
превращается в часть потребительской культуры: не в систему долга перед Богом 
или духовным сообществом, а в набор «духовных продуктов», адаптированных под 
вкусы, запросы и график конкретного человека.

Данный процесс, согласно концептуализации Б.  Тёрнера, может быть оха-
рактеризован как становление «низкоинтенсивной религии», или «религии слабой 
интенсивности» — формы религиозности, отличительными чертами которой явля-
ются слабая степень догматической обязательности, минимальный уровень инсти-
туциональной вовлеченности, преобладание аффективно-экспрессивных действий 
над нормативно-ритуальными компонентами и ориентация на краткосрочное удов-
летворение субъективных духовных запросов. «В современном мире, с развитием, 
например, Интернета, роль этих традиционных посредников снижается, и невыра-
зимая иерархия сущего демократизируется посредством популярных проявлений 
религии. Ныне священное — выразимо» (Тёрнер, 2012: 25).

4. Постсекулярность как новая форма религиозности.
В современной гуманитарной мысли, наряду с устоявшимися теоретическими 

парадигмами, всё более отчётливо обозначается альтернативная концептуальная 
траектория осмысления будущего религии. Эта перспектива получила обозначение 
«религии без религии». Этот термин был введён Дж. Капуто в рамках постсеку-
лярного дискурса. В основе данной концепции лежит радикальная деконструкция 
традиционной религиозности: речь идёт не об отрицании религиозного измерения 
опыта, но о его переосмыслении вне институциональных, доктринальных и клери-
кальных рамок. Данный феномен, пишет Дж. Капуто, «выскальзывает за границы 
традиционной веры. Религия без религии — чувство религиозной трансцендентности 
принимает все новые и новые формы. Традиционные вероучения вмещают нечто, 



90

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

что они не могут вместить, поэтому сегодня мы видим, как религиозные явления 
вырываются из рамок религии как таковой. А религиозные структуры воспроизво-
дятся за пределами классических оппозиций (религия и наука, тело и душа, горний 
и дольний мир)» (2014: 140).

В постсекулярном дискурсе подобный подход трактуется как переход от религии 
в форме институционализированной традиции к религиозности как открытому, прак-
тико-ориентированному отношению к трансцендентному, независимо от конфессио-
нальной принадлежности. Вследствие этого дискуссия о фундаментальных этических, 
экзистенциальных и космологических принципах постепенно трансформируется: она 
освобождается от привязанности к конкретным мифологемам и догматам, приобретая 
характер трансрелигиозного, имманентного диалога. В такой конфигурации онтологи-
ческий вопрос о существовании или не существовании Бога утрачивает свою эписте-
мологическую и практическую центральность, что ведёт к нивелированию классиче-
ских концептуальных оппозиций (теизм/атеизм/агностицизм) и формированию более 
гибких, прагматико-онтологических моделей религиозного сознания. 

Таким образом, если институциональная религия — как совокупность орга-
низованных структур, ритуально-сакральных кодексов и мифологически фиксиро-
ванных нарративов — постепенно уступает место новым формам духовности, её 
глубинный смысл — забота о ближнем, праведный образ жизни, ориентация на 
высшие силы, признание сакрального — продолжает действовать, инкорпорируясь 
в нормативные, правовые и этические основания секулярного общества. «Религия 
как институт, церемония, миф, «тело» изживает себя, но ее дух, реализованный 
имманентно в повседневной жизни, нормах и структурах секулярного общества, 
будет продолжать существовать» (Wernick, 2010: 640).

Буддизм в постсекулярном мире: особенности и перспективы
Буддизм обладает уникальной способностью к интердисциплинарному 

диалогу. Его философская традиция (мадхьямика, йогачара) трактует реальность 
как субъективно конструируемую, что резонирует с конструктивистскими подходами 
в гуманитарных науках и квантовой физикой. Буддийские практики осознанности 
сегодня достаточно успешно интегрированы в психотерапию, образование и даже 
корпоративную культуру. Этот процесс отчасти отвечает вышеупомянутой концепции 
Дж. Капуто о «религии без религии». Буддизм может стать такой «религией без 
религии», поскольку он толерантен, близок науке и предлагает не столько веру в 
сверхъестественное, сколько методы работы с умом, проверяемые в личном опыте. 
Именно поэтому данное учение особенно востребовано в условиях «бедной веры» — 
люди могут принимать медитацию, этику ненасилия и учение о страдании, не стано-
вясь формальными буддистами.

В то же время существует риск редукции: буддизм может быть полностью 
ассимилирован Нью-эйдж религией или секулярной wellness-культурой, превра-
тившись в «технологию самопомощи без трансцендентного измерения». Подлинный же 
буддийский путь включает не только душевную гармонию и медитацию, но и уме-
ренный аскетизм, а также радикальный отказ от эгоцентризма, что несовместимо с 
логикой потребительского индивидуализма.

Важную роль в жизни религиозных сообществ сегодня играют информа-
ционные технологии и киберпространство. С развитием интернета и цифровых 



91

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

технологий изменилась сама структура религиозного общения. Раньше — в тради-
ционных религиях — доступ к священному осуществлялся через посредников в лице 
духовенства. Сегодня всё чаще роль этих религиозных проводников берут на себя 
онлайн-платформы: YouTube-каналы, подкасты, мобильные приложения для меди-
тации, телеграм-каналы с проповедями, различные сайты «духовных коучей». 
Это делает религию более открытой и доступной, но одновременно — более попу-
листской: акцент смещается с глубокого изучения доктрины и строгой дисциплины 
на простоту и «удобство для пользователя». Авторитет традиции и институтов осла-
бевает, уступая место личному выбору и субъективному опыту. В этом отношении 
можно с полным основанием сказать, что сегодня буддизм всё чаще выходит за стены 
храмов и медитационных залов, принимая активное участие в решении острых соци-
альных вопросов. Эта тенденция получила название «социально вовлечённого буд-
дизма» — современного движения в буддийской религии, в котором древняя духовная 
традиция встречается с вызовами современного мира: неравенством, экологическим 
кризисом, социальной несправедливостью и утратой моральных ориентиров. Социаль-
но вовлечённый буддизм, с одной стороны, является органичной частью растущего 
западного буддийского движения, адаптируясь к секулярным и плюралистичным 
реалиям Европы и Северной Америки. С другой — он не отрекается от своих корней: 
традиционная буддийская философия, практики сострадания и ненасилия остаются 
его нравственной и духовной основой (Уланов, Бадмаев, 2023: 138). Одним из ярких 
символов этого направления стал вьетнамский монах Тхить Нят Хань — религиозный 
проповедник, мыслитель и миротворец, чьи учения о «осознанности в действии» 
вдохновили миллионы. Близкие взгляды исповедует и Далай-лама XIV, подчёркивая, 
что истинная практика буддизма невозможна без активной заботы о благополучии 
всех живых существ.

Примечательно, что социально вовлечённый буддизм находит широкий 
отклик и в России. Например, Буддийская традиционная Сангха России (БТСР) 
под руководством Хамбо-ламы Д. Аюшеева уже на протяжении многих лет реализует 
проект «Социальная отара» — систему помощи фермерам из числа прихожан. 
В Калмыкии храм «Золотая обитель Будды Шакьямуни» проводит акции «Доброе 
сердце», направленные на поддержку уязвимых групп населения. В Туве, к примеру, 
буддийские ламы участвуют в просветительских программах по здоровому образу 
жизни — от пропаганды здорового образа жизни до формирования нравственно 
здоровой личности (Уланов, Бадмаев, 2023: 146).

Российский постсекулярный опыт уникален. Как справедливо замечает 
К.А. Багаева, здесь наблюдается «одновременное сосуществование секулярного и 
религиозного» как в социальном бытии, так и в духовном (2019: 48). Это — не про-
сто феномен плюрализма, а структурная амбивалентность: светская конституция 
и активное участие религиозных иерархов в общественно-политической жизни; 
светская школа и преподавание основ религиозных культур; рыночная экономика и 
«церковная экономика» (2019: 47).

В этом контексте буддизм, безусловно, занимает особую нишу. В отличие от 
православия, буддийская традиция в России исторически была менее вовлечена в 
государственные структуры. Сегодня буддийские лидеры активно участвуют в 
межрелигиозном диалоге и общественной жизни, но с меньшей степенью политизации. 



92

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

В современной России буддизм имеет уникальный статус: он официально признан 
одной из четырёх традиционных религий и включён в иерархию легитимности на 
уровне иудаизма и ислама. После 1991 г. наблюдалось масштабное возрождение 
буддийских общин в Бурятии, Калмыкии и Туве: восстановлены храмы, возоб-
новлены монашеские линии, созданы буддийские университеты и издательства. 
Это — классический пример десекуляризации на макро- и мезоуровнях, согласно 
К. Доббеллеру (Dobbelaere, 1981).

Буддизм также обладает значительным потенциалом в качестве основы для 
развития межконфессионального диалога и укрепления религиозного согласия в 
условиях плюралистического общества. Фундаментальные доктринальные прин-
ципы буддийской традиции — сострадание, ненасилие, учение о взаимозависимом 
возникновении и концепция «срединного пути» — формируют этико-онтологи-
ческую платформу, способствующую конструктивному взаимодействию с иными 
религиозными системами на диалогичной основе. В современный период буддий-
ская традиция активно включается в институциональные и неинституциональные 
формы межрелигиозного сотрудничества: участие в международных конференциях 
и миротворческих инициативах, реализация гуманитарных и экологических проектов. 
Совокупность этих практик подтверждает актуальность буддийского подхода в деле 
межрелигиозного диалога как одной из форм религиозной жизни в постсекулярном 
контексте (Давлатова, 2025: 100).

В целом, буддизм способен стать мостом между Востоком и Западом в россий-
ском культурном пространстве. Его философия толерантности и ненасилия, при-
ватный характер религиозности, развитая психологическая культура и «срединный 
подход» могут предложить альтернативу как радикальному секуляризму, так и 
религиозному фундаментализму.

З А К Л Ю Ч Е Н И Е

В ходе анализа постсекулярных трансформаций становится ясно, что клас-
сическая теория секуляризации — о неизбежном исчезновении религии под дав-
лением науки и модернизации — не подтвердилась: вместо полного вытеснения 
религии из широкой общественной жизни мы наблюдаем религиозный ренессанс 
во многих регионах мира, в том числе в постсоветской России, где после 1991 г. 
число религиозных организаций выросло многократно. Однако это не возврат к до-
современной религиозности (премодерну), а переход к новому типу общества, в 
котором религиозное и светское сосуществуют на равных, не вытесняя, а как бы 
дополняя друг друга. Религия сегодня всё чаще принимает форму личного выбора: 
она индивидуализируется, цифровизируется, коммерциализируется и смешивается 
с элементами других традиций, порождая феномены вроде «бедной веры» (убеж-
дённости в высшем смысле без привязки к догмам, ритуалам или институтам), или 
«низкоинтенсивной религии». В этом контексте буддизм оказывается одной из 
наиболее адаптивных и перспективных религиозных традиций: его нетеистическая 
антропология, ориентация на личный опыт, этика ненасилия и сострадания, а также 
открытость к диалогу с наукой, позволяют данному религиозному учению органично 
вписываться в современный глобальный и плюралистичный мир. В этой связи 



93

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

особенно значим опыт социально вовлечённого буддизма, когда духовная практика 
сочетается с социальным активизмом, что делает его не просто частью культурной тра-
диции, но и активной, позитивной силой в современной общественной жизни. В России 
буддизм, будучи признанной традиционной религией, занимает особенную позицию, 
сохраняя культурную укоренённость в ряде национальных регионов и одновременно 
вступая в конструктивный межрелигиозный и межкультурный диалог. 

В целом, как нам представляется, будущее религии определяется не реставра-
цией старых институтов и не её полной ассимиляцией светской культурой, а поис-
ком новых, подлинных форм духовности — тех, что опираются не на принуждение 
или моду, а на внутреннюю осознанность, этическую ответственность и готовность 
к диалогу в условиях разнообразия.

Б Л А Г О Д А Р Н О С Т И

Статья подготовлена в рамках государственного задания Министерства науки 
и высшего образования Российской Федерации (№075-03-2025-420/6 «Комплексное 
философское исследование феномена будущего в традиционной буддийской 
картине мира»)

Л и т е р а т у р а

Багаева, К.А. (2019). Десекуляризация и тренд постсекулярного. Вестник Бурятского государ-
ственного университета. Философия. 2. 43–48.

Бергер, П. (2012). Фальсифицированная секуляризация. Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. 2. 8–20.

Давлатова, С.Т. (2025). Буддизм и межконфессиональный диалог: путь к гармонии и взаимо-
пониманию в многогранном мире. Nomadic civilization: historical research. 5(3). 93–102.

Дюркгейм, Э. (2018). Элементарные формы религиозной жизни. Тотемическая система в 
Австралии. М.: Издательский дом «Дело» РАНХиГС. 

Капуто, Дж. (2011). Как секулярный мир стал постсекулярным // Логос. 3(82). 186–205.
Капуто, Дж. (2014). Религия «Звездных войн». Логос. №5(101). 131-140.
Кузьмина, Е.В., Фазлеева, Р.Р. (2017) Постсекулярность: тенденции анализа феномена в 

современных религиоведческих исследованиях. Манускрипт. 8(82). 106–112.
Маркс, К., Энгельс, Ф. (1955). Сочинения. 1. Москва: Политиздат. 
Ницше, Ф. (2011) Весёлая наука. Москва: Издательство «Азбука-классика».
Тейлор, Ч. (2020). Новый духовный ландшафт. Религиозное сознание в постсекулярном 

обществе. Москва: Издательство ББИ. 6–41.
Тёрнер, Б. (2012). Религия в постсекулярном обществе. Государство, религия, Церковь в России 

и за рубежом. 30(2). 21–510.
Уланов, М.С., Бадмаев, В.Н. (2023). Феномен социально вовлеченного буддизма в современном 

мире. Новые исследования Тувы. 3. 138–150.
Фрейд, З. (2009). Будущее одной иллюзии. Москва: АСТ. 
Хабермас, Ю. (2008). Постсекулярное общество — что это? Часть первая. Российская 

философская газета. 4. 1–2.



94

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

Хантингтон, С. (1994). Столкновение цивилизаций? Полис. 1. 33–48.
Штекль, К. (2012). К определению «постсекулярного». Человек.RU. 8. 51–67.
Эпштейн, М.Н. (2013). Религия после атеизма. Новые возможности теологии. Москва: 

Изд. дом АСТ-Пресс.
Berger, P. (1999). The Desecularization of the World: A Global Overview. Washington, D.C.: Ethic 

and Public Policy Center.
Dobbelaere, K. (1981). Secularization: a multi-dimensional concept. Current sociology. 29. 1–213.
Finke, R., Stark, R. (2005). The Churching of America. 1776-2005: Winners and Losers in Our Religious 

Economy. New Brunswick -New Jersey: Rutgers University Press.
Habermas, J. (2006). Religion in the public sphere. European journal of philosophy. 14(1). 1–25.
Kepel, G. (1994). The revenge of God: The resurgence of Islam, Christianity and Judaism in the 

modern world. Cambridge, Polity.
King, M. (2005). Art and the Postsecular. Journal of Visual Art Practice. 4(1). 3–17.
Wernick, A. (2010) The future of religion. Sociology of religion / Ed. by B.S. Turner. Chichester: 

Lackwell. 630–648.

R e f e r e n c e s

Bagayeva, K. A. (2019). Desekuliarizatsiya i trend postsekulyarnogo [Desecularization and the 
Postsecular Trend]. Vestnik Buryatskogo gosudarstvennogo universiteta. Filosofiya, 2, 43–48. 

Berger, P. (1999). The Desecularization of the World: A Global Overview. Washington, D.C.: Ethics 
and Public Policy Center. 

Berger, P. (2012). Falsifitsirovannaya sekulyarizatsiya [Falsified Secularization]. Gosudarstvo, 
religiya, tserkov’ v Rossii i za rubezhom, 2, 8–20. 

Caputo, J. (2011). Kak sekulyarnyy mir stal postsekulyarnym [How the Secular World Became 
Postsecular]. Logos, 3(82), 186–205. 

Caputo, J. (2014). Religiya “Zvyozdnykh voyn” [The Religion of “Star Wars”]. Logos, 5(101), 131–140. 
Davlatova, S. T. (2025). Buddizm i mezhkonfessional’nyy dialog: put’ k garmonii i vzaimoponimaniyu 

v mnogrannom mire [Buddhism and Interfaith Dialogue: A Path to Harmony and Mutual Understanding in 
a Multifaceted World]. Nomadic Civilization: Historical Research, 5(3), 93–102. 

Dobbelaere, K. (1981). Secularization: A Multi-dimensional Concept. Current Sociology, 29(2), 1–213. 
Durkheim, É. (2018). Elementarnyye formy religioznoy zhizni. Totemicheskaya sistema v Avstralii 

[The Elementary Forms of Religious Life. The Totemic System in Australia]. Moskva: Izdatel’skiy dom 
“Delo” RANKhiGS. 

Epstein, M. N. (2013). Religiya posle ateizma. Novyye vozmozhnosti teologii [Religion After Atheism: 
New Possibilities for Theology]. Moskva: Izdatel’skiy dom AST-PRESS. 

Finke, R., & Stark, R. (2005). The Churching of America, 1776–2005: Winners and Losers in 
Our Religious Economy. New Brunswick & New Jersey: Rutgers University Press. 

Freud, S. (2009). Budushcheye odnoy illyuzii [The Future of an Illusion]. Moskva: AST. 
Habermas, J. (2006). Religion in the Public Sphere. European Journal of Philosophy, 14(1), 1–25. 
Habermas, J. (2008). Postsekulyarnoye obshchestvo — chto eto? Chast’ pervaya [What Is a Postsecular 

Society? Part One]. Rossiyskaya filosofskaya gazeta, 4, 1–2. 
Huntington, S. (1994). Stolknoveniye tsivilizatsiy? [The Clash of Civilizations?]. Polis, 1, 33–48. 
Kepel, G. (1994). The Revenge of God: The Resurgence of Islam, Christianity and Judaism in the 

Modern World. Cambridge: Polity Press. 



95

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-83-95

King, M. (2005). Art and the Postsecular. Journal of Visual Art Practice, 4(1), 3–17. 
Kuz’mina, E. V., & Fazleeva, R. R. (2017). Postsekulyarnost’: tendentsii analiza fenomena v 

sovremennykh religiovedcheskikh issledovaniyakh [Postsecularity: Trends in the Analysis of the Phenomenon 
in Contemporary Religious Studies]. Manuskript, 8(82), 106–112. 

Marx, K., & Engels, F. (1955). Sochineniya [Collected Works] (Vol. 1). Moskva: Politizdat. 
Nietzsche, F. (2011). Vesyolaya nauka [The Gay Science]. Moskva: Izdatel’stvo “Azbuka-klassika”. 
Stekel, C. (2012). K opredeleniyu “postsekulyarnogo” [Toward a Definition of the “Postsecular”]. 

Chelovek.RU, 8, 51–67. 
Taylor, Ch. (2020). Novyy dukhovnyy landshaft. Religioznoye soznaniye v postsekulyarnom 

obshchestve [The New Spiritual Landscape: Religious Consciousness in a Postsecular Society]. Moskva: 
Izdatel’stvo BBI, 6–41. 

Turner, B. (2012). Religiya v postsekulyarnom obshchestve [Religion in a Postsecular Society]. 
Gosudarstvo, religiya, Tserkov’ v Rossii i za rubezhom, 30(2), 21–510. 

Ulanov, M. S., & Badmaev, V. N. (2023). Fenomen sotsial’no vovlechennogo buddizma v 
sovremennom mire [The Phenomenon of Socially Engaged Buddhism in the Modern World]. Novyye 
issledovaniya Tuvy, 3, 138–150. 
Wernick, A. (2010). The Future of Religion. B.S. Turner (Ed.), Sociology of Religion Chichester: Wiley-
Blackwell. 630–648. 


