
96

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

УДК 24

БУДДИЙСКАЯ КОНЦЕПЦИЯ ВРЕМЕНИ 
В КУЛЬТУРЕ МОНГОЛЬСКИХ ЭТНОСОВ 
Хомутников Василий Хонгорович
кандидат философских наук,
Калмыцкий государственный университет имени Б.Б. Городовикова,
Элиста, Российская Федерация
E-mail: erdni08@yandex.ru

А н н о т а ц и я 

В современных условиях кризиса линейных моделей прогресса и нарастания 
глобальной неопределённости особую актуальность приобретают альтернативные 
онтологии времени, сформированные в незападных культурных традициях. В статье 
анализируется буддийское понимание времени в контексте культуры монгольских 
этносов. В отличие от оседлых цивилизаций, ориентированных на долгосрочное 
планирование и институциональную стабильность, кочевники развивали воспри-
ятие времени как открытого, подвижного поля, где будущее не предопределено, а 
постоянно создаётся в настоящем через этические намерения и действия. Буддизм, 
постепенно интегрированный в кочевую культуру, не вытеснял традиционные веро-
вания, а синкретически сочетался с ними, предлагая устойчивость через внутрен-
нюю мораль, а не через внешние структуры. Карма понималась не как фатальная 
судьба, а как трансформируемая система, зависящая от осознанности и ответствен-
ности. Такое понимание времени подчёркивает не столько хронологическую по-
следовательность событий, сколько качество переживания момента и этическую 
направленность поступков. Для кочевых обществ, чья жизнь тесно связана с рит-
мами природы и необходимостью постоянной адаптации, будущее не могло быть 
зафиксированным — оно оставалось открытым и подвижным. Буддийская этика 
усилила эту установку, добавив к ней элемент духовной ответственности. Эта модель, 
основанная на присутствии в настоящем, сохранении связи с природой и этическом 
созидании будущего, обретает новую релевантность в эпоху глобальных кризисов. 
Когда старые парадигмы управления неопределённостью исчерпывают себя, гибкость, 
осознанность и экологическая этика становятся ключевыми ресурсами выживания и 
развития. Таким образом, монгольская традиция предлагает не просто иной взгляд 
на время, но и практическую философию устойчивости, в которой человек не 
подавляет природу, а становится её ответственным соучастником. 

К л ю ч е в ы е  с л о в а

Буддизм, карма, время, будущее, кочевые народы, номады, монгольские этносы.



97

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

UDC 24

THE BUDDHIST CONCEPT OF TIME 
IN THE CULTURE 
OF THE MONGOLIAN ETHNIC GROUPS
Vasily Kh. Khomutnikov
Candidate of Philosophical Sciences, 
Kalmyk State University named after B.B. Gorodovikov, Elista, Russian Federation
E-mail: erdni08@yandex.ru

A n n o t a t i o n

In the context of the crisis of linear models of progress and growing global uncertainty, 
alternative ontologies of time developed within non-Western cultural traditions gain 
particular relevance. This article examines the Buddhist understanding of time within the 
cultural framework of Mongolian ethnic groups. Unlike sedentary civilizations, which 
emphasize long-term planning and institutional stability, nomadic societies cultivated 
a perception of time as an open, fluid field where the future is not predetermined but 
continuously shaped in the present through ethical intentions and actions. Buddhism, once 
integrated into nomadic culture, did not displace indigenous beliefs but merged with them 
syncretically, offering resilience through inner morality rather than external structures. 
Karma was not viewed as fatalistic destiny but as a transformable system dependent on 
mindfulness and personal responsibility. Such an understanding of time emphasizes not 
so much the chronological sequence of events as the qualitative depth of the present 
moment and the ethical orientation of one’s deeds. For nomadic societies whose lives are 
intimately tied to natural rhythms and the constant need for adaptation the future could 
never be fixed; it remained open and dynamic. Buddhist ethics reinforced this worldview 
by introducing an element of spiritual accountability. This model, grounded in presence, 
a deep connection with nature, and the ethical co-creation of the future, acquires renewed 
significance in an era of global crises. As traditional paradigms for managing uncertainty 
reach their limits, flexibility, mindfulness, and ecological ethics become essential 
resources for survival and development. The Mongolian tradition thus offers not merely 
an alternative conception of time, but a practical philosophy of resilience one in which 
humans do not dominate nature but act as its responsible stewards.

K e y  w o r d s

Buddhism, karma, time, future, nomadic peoples, nomads, Mongolian ethnic groups.



98

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

В В Е Д Е Н И Е 

В условиях современного кризиса линейных моделей прогресса и нарастания 
глобальной неопределённости, вызванных климатическими катастрофами, техно-
логическими дислокациями, эпидемиями, миграционными кризисами, глубокой 
эрозией доверия к политическим, экономическим и социальным институтам и пр., 
особую научную, философскую и даже экзистенциальную ценность приобретают 
альтернативные онтологии времени, сформированные в незападных культурных 
традициях. Эти онтологии предлагают не просто иные способы измерения, сегментации 
или календарной фиксации времени, но радикально иные способы пребывания и 
существования во времени, не как в жёстко заданной линейной последовательно-
сти «прошлое–настоящее–будущее», где будущее выступает как объект прогнози-
рования, планирования или даже контроля, а как в постоянно изменчивом, текучем 
поле взаимозависимых условий, где будущее не предопределено свыше, не запро-
граммировано историей и не поддаётся технократическому моделированию, а 
непрестанно создаётся в настоящем через этические намерения, осознанные действия 
и качество сознания индивида и сообщества.

Среди таких альтернативных временных моделей особенно выделяется 
буддийская концепция времени, получившая уникальное культурно-историческое 
развитие в среде монголоязычных кочевых народов — монголов, калмыков и бурят. 
Их образ жизни, основанный на мобильности, адаптивности и тесной связи с природ-
ными ритмами степи, гор и лесов, не допускал иллюзии долгосрочного внешнего 
контроля над будущим. Вместо этого вырабатывалась внутренняя устойчивость, 
основанная на этической собранности, осознанности и принятии всеобщей измен-
чивости как фундаментального закона бытия.

Именно в этом культурном и экзистенциальном контексте буддийское пони-
мание времени, с его центральными принципами нестабильности и изменчивости 
всего сущего (anitya), отсутствия неизменного, постоянного «я» (anatman), а также 
универсального закона кармической обусловленности, согласно которому каждое 
действие порождает соответствующие последствия, не только нашло отклик в умах 
и сердцах индивида и общества, но и стало для них жизненно необходимым ресурсом 
выживания и духовной целостности. Буддизм не противоречил текучей, динамичной 
природе кочевого существования, напротив, он усилил её философской глубиной, 
превратив изменчивость из источника тревоги в поле для этического творчества и 
освобождения. В этой парадигме настоящее перестаёт быть «мостом» к будущему 
или «следом» прошлого, оно становится единственным местом, где человек обладает 
свободой выбора, где формируется судьба и где каждое мгновение приобретает 
моральную значимость.

Цель настоящей работы заключается в раскрытии особенностей философского 
обоснования концепции времени монгольских этносов под влиянием буддизма. 
Поставленная цель обусловила решение следующих задач: выработать основу фор-
мирования концепции времени монгольских этносов на принципах буддийского 
мировоззрения; раскрыть пространственно-временные аспекты буддизма монгольских 
этносов; осуществить анализ содержания обычаев и традиций монгольских этносов 
в концепции времени.



99

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

М А Т Е Р И А Л Ы  И  М Е Т О Д Ы

Исследование выполнено в рамках междисциплинарного подхода, объединя-
ющего методы философии, культурной антропологии, религиоведения и историче-
ской этнологии. Основу источниковой базы составили публикации классических и 
современных буддийских текстов на санскрите, тибетском и монгольском языках 
(включая Палийский канон и труды Нагарджуны); этнографические и фольклорные 
материалы, собранные и опубликованные отечественными и зарубежными исследо-
вателями (Н. Л. Жуковская, Л. Л. Абаева, Э. У. Омакаева, В. Н. Бадмаев, Т. С. Есенова 
и др.); академические работы по истории и философии буддизма в Центральной 
Азии (К. Г. Доусон, В. П. Андросов, М. С. Уланов и др.); данные лингвокультурного 
анализа, включая пословицы, поговорки и традиционные представления о времени 
у монгольских этносов.

Методологическую основу исследования составил герменевтический подход, 
позволяющий интерпретировать культурные тексты и практики в их внутренней 
логике и историко-культурном контексте. В дополнение к нему использовались: 
сравнительно-исторический метод для выявления специфики монголо-буддийской 
онтологии времени в сопоставлении с западными и другими незападными моделями; 
структурно-функциональный анализ для реконструкции роли различных аспектов 
временной ориентации (мифологического, исторического, бытового) в системе 
традиционного мировоззрения; концептуальный анализ для уточнения философских 
категорий буддийской традиции (anitya, anatman, карма, пратитьясамутпада) и их 
интерпретации в кочевой культурной среде.

Особое внимание уделено онтологическому измерению времени, понимае-
мого не как внешняя метрическая величина, а как экзистенциальный и этический 
параметр человеческого существования. Такой подход, как нам представляется, 
соответствует методологической установке на изучение номадических культур не 
через призму отклонения от оседлых норм, а как самодостаточные и философски 
насыщенные формы бытия.

С Т Е П Е Н Ь  И З У Ч Е Н Н О С Т И  П Р О Б Л Е М Ы

Проблема онтологического измерения времени в традиционных культурах, и 
в частности буддийской и монгольской традициях, постоянно находилась в центре 
внимания отечественных и зарубежных исследователей на протяжении длитель-
ного исторического времени, в особенности в последние десятилетия. Вследствие 
этого в научной литературе накоплен значительный корпус работ, посвящённых 
анализу онтологии времени, временных представлений и их культурно-историче-
ской обусловленности.

Фундаментальный вклад в изучение традиционной культуры монгольских 
народов внесла Н. Л. Жуковская, чьи труды заложили основы понимания много-
мерности временной категории через призму мифологического, исторического и 
бытового аспектов. Её исследования остаются ключевыми для интерпретации 
специфики временной ориентации кочевых обществ.



100

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

Вопросы взаимодействия буддизма и традиционных верований, а также адап-
тации буддийской философии к условиям кочевой жизни подробно освещены в 
работах Л. Л. Абаевой, Э. У. Омакаевой, В. Н. Бадмаева, М. С. Уланова и других 
исследователей. Особое внимание уделяется синкретическому характеру буддий-
ско-шаманской традиции, трансформации ритуальных практик и этической функции 
кармы в контексте номадического бытия.

Значительный интерес представляет и философская интерпретация буддийского 
понимания времени. В этом направлении важны труды В.  П.  Андросова, анали-
зирующего учение Нагарджуны о природе времени и пустоте, а также материалы 
научных диалогов между буддийскими мыслителями и современными учёными.

Р Е З УЛ Ь Т А Т Ы

Буддизм не предполагает закрепления будущего в осязаемых или институци-
ональных структурах, напротив, он предлагает путь этического и созерцательного 
упражнения, сосредоточенного на настоящем как на том единственном мгновении, 
где зарождается всё последующее. Как отмечала Н.Л.  Жуковская, «восприятие 
монголами времени происходило в трех аспектах: мифологическом, историческом, 
бытовом, различия между которыми на уровне народной традиции, естественно, 
не осознавались. Мифологический аспект проявлялся более всего в фольклорно-эпи-
ческих жанрах народного творчества, исторический — в создании собственного 
календаря и в восприятии нескольких календарных систем от своих соседей и ис-
пользовании их всех одновременно для официального отсчета времени, наконец, 
бытовой аспект отражал повседневную ориентацию монголов во времени с помощью 
реалий кочевого мира» (Жуковская, 1988: 31–32). Предлагаемое ученой выделение 
трех взаимосвязанных, но функционально различных аспекта временной ориентации, 
позволяет глубже понять специфику менталитета кочевого общества, в котором 
время не воспринималось как абстрактная линейная величина, а было тесно связано 
с культурными практиками, общественными требованиями.

«Время мифологическое (сакральное) и время эмпирическое (историческое и 
повседневное) стали двумя разными категориями: первое застыло навсегда, второе 
необратимо нарастало, двигалось вперед, нуждалось в измерении и соизмерении 
с ним всех хозяйственных и житейских потребностей» (Жуковская, 1988: 32). Таким 
образом, в традиционном монгольском обществе сакральное (мифологическое, риту-
альное) и профанное (повседневное, историческое) время сосуществовали в рамках 
единой, но многослойной временной системы, выполняя разные, хотя и взаимос-
вязанные функции: первое — обеспечивало связь с космическим порядком и пред-
ками, второе — регулировало хозяйственную и социальную жизнь. Значительную 
роль в осмысление времени монгольским обществом именно в таком понимании и 
такой взаимосвязи сыграл буддизм, проникновение которого в регионы Центральной 
Азии началось еще в 6 веке. При Хубилай-хане, «монголы централизовали буддизм 
через имперские институты, создав различные административные посты при дворе 
и на местах с целью популяризации своего буддизма» (Абаев, 2010: 27). Со временем 
буддизм не просто «укоренился» в бескрайних просторах Монголии, Забайкалья и 



101

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

Калмыкии, он превратился в своего рода духовный и философский язык, посред-
ством которого кочевые монгольские народы сумели выразить и осмыслить своё 
пребывание во времени, не вступая в противоречие с собственной подвижной, 
текучей сущностью, они вплетали её в непрерывный поток сознания и созида-
тельного действия.

Распространение буддизма среди монгольских и тюркских кочевников, начавше-
еся в XIII в. в эпоху Монгольской империи и достигшее своего апогея в XVII–XIX вв. 
под влиянием тибетских лам и ойратско–монгольских религиозных реформ, не 
было простым заимствованием или насаждением чуждой доктрины. Напротив, оно 
сопровождалось глубокой адаптацией философских идей к условиям мобильного 
образа жизни, где стабильность обеспечивалась не территорией, не границами и не 
собственностью, а внутренним этическим порядком. Этот порядок, укоренённый в 
понимании кармы как открытой и трансформируемой системы, позволял кочевнику 
сохранять моральную и духовную целостность в условиях экстремальной внеш-
ней неопределённости. Таким образом, буддизм в кочевой среде стал практической 
этикой выживания и устойчивости в этом мире — этикой, ориентированной не на 
предсказание будущего, а на его этическое созидание в настоящем. Распростра-
няясь среди кочевых народов, буддизм не осуществлял насильственного вытеснения 
традиционных языческих верований, а, напротив, проявлял высокую степень 
синкретической гибкости. Шаманизм, выступавший в качестве первичной рели-
гиозно-мировоззренческой системы кочевых народов, предлагал альтернативную 
модель интерпретации будущего. Согласно шаманской онтологии, ход событий 
определялся волей локальных духов-хранителей, чью благосклонность можно 
было заслужить посредством ритуальных подношений и жертвоприношений. 
Основным методом получения информации о грядущем выступали различные 
формы гадания — на лопатках животных, камнях, водной поверхности и иных 
символических вещах, интерпретируемых как знаки духовного мира. Как отмечал 
К.Г. Доусон: «местные культурные традиции в Тибете и Монголии имели мощное 
влияние на высшую религию, так что боги степей стали членами буддийского 
пантеона...», что… «Новая религия входит в контакт со старой культурой: она изменяет 
ее и изменяется с ней» (Доусон, 2000: 103, 104). 

Буддизм, не отвергая присущие кочевым народам культурные традиции, 
подвергал их рационально-философской трансформации. Духи переставали воспри-
ниматься как независимые божества и интерпретировались как сансарические 
существа, подчинённые универсальным кармическим законам. Соответственно, 
ритуалы умиротворения сохранялись, однако их функция изменялась: вместо попытки 
«приобрести» благоволение духов они становились актом проявления сострадания 
(каруны) к страждущим существам, включая самих духов-покровителей. «На самом 
деле в этом явлении отразилась глубокая потенция буддизма к адаптации в соци-
ально-географических и историко-культурных условиях разных стран и регионов, 
не теряя при этом своей доктринальной сущности. Как вода, принимающая форму 
сосуда, но не меняющая имманентных ей свойств» (Буддизм в истории и культуре 
бурят, 2014: 160).

Природная среда выполняла функцию ключевого детерминанта, обусловли-
вающего специфику когнитивного и экзистенциального осмысления будущего в 



102

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

кочевых обществах. В степных пространствах, где ландшафт отличается простор-
ностью, визуальной прозрачностью и почти полным отсутствием естественных 
преград, линия горизонта приобретала двойственное значение: она одновременно 
выступала как предел сенсорного восприятия и как метафорическое воплощение 
потенциального — области, насыщенной возможными исходами и альтернативами. 
В подобных условиях будущее не конструировалось как жёстко заданная, линейная 
последовательность событий, напротив, оно интерпретировалось как «простран-
ство вариативности», это многомерная сфера, в которой пересекались разнообразные 
пути перемещения, стратегические решения и жизненные сценарии. В горных 
зонах, напротив, природный фон дробил территорию на изолированные сегменты 
и резко сокращал зрительный охват. Здесь доминировала установка на ближайшую 
перспективу и внимание сосредоточивалось на оперативных, прагматических 
задачах. Подобная пространственно-временная сжатость способствовала развитию 
краткосрочного временного горизонта и формированию утилитарных подходов к 
планированию, ориентированных преимущественно на решение насущных практи-
ческих вопросов. В лесных регионах, где природные условия отличались повышен-
ной не прогнозируемостью, труднодоступностью местности и высокой динамикой 
изменений, ведущую роль в мировоззрении играла готовность к непредвиденным 
обстоятельствам. Такая когнитивная установка представляла собой адаптивный 
механизм, выработанный в ответ на нестабильность и сложность окружения. 
Следовательно, природная среда не являлась нейтральным или пассивным контекстом 
культурного развития; напротив, она выступала в качестве активного семиоти-
ко-онтологического ресурса, напрямую участвующего в конструировании временной 
структуры сознания и в выработке стратегий адаптации к неопределённости, 
рискам и постоянной изменчивости внешних условий.

В этом контексте проблематика будущего приобрела особое значение, если 
кочевой быт исключал долгосрочное планирование в оседлом смысле, то буддий-
ская этика предложила иной способ «управления будущим» — через качество 
намерений и действий в настоящем. В буддийской традиции время не рассматри-
вается как абсолютная сущность, а как зависимое от сознания и действия явление. 
В Палийском каноне время представлено как процесс, а не как «сосуд», в котором 
происходят события. Традиционные буддийские тексты подчёркивают преходящую 
природу прошлого, настоящего и будущего, утверждая, что будущее не существует 
как реальность до того, как оно становится настоящим.

Центральным механизмом формирования будущего выступает карма — универ-
сальный закон этической причинности. Важно подчеркнуть, что карма в буддизме — 
это не фатальная судьба, а открытая система, поддающаяся трансформации через 
практику и осознанность. Буддизм предлагает концепцию будущего как открытого 
поля вероятностей, где человеческая воля и осознанность играют решающую роль.

Особую роль играет учение о зависимом возникновении (пратитьясамутпада), 
согласно которому все явления возникают в зависимости от условий. Это не 
механистическая причинность, а сложная сеть взаимообусловленных факторов, 
включающих внутренние состояния сознания. В мадхьямике подчёркивается, что 
даже категории «прошлое», «настоящее» и «будущее» являются концептуальными 
конструкциями ума. Нагарджуна в «Мула-мадхьямака-карике» пишет: «Если насто-
ящее и будущее не существуют в прошлом времени, то разве могут настоящее и 



103

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

будущее быть зависимыми от прошлого времени? Почему? Только когда они объе-
динены в тройку, тогда можно установить зависимость» (Андросов, 2006: 362). 
Цитата Нагарджуны —это глубокое указание на иллюзорность разделения времени 
на прошлое, настоящее и будущее как независимые сущности. Время существует 
лишь взаимозависимо и условно, и его пустота открывает пространство для свободы, 
ответственности и пробуждения здесь и сейчас. В этой перспективе как прошлое, так 
и будущее рассматриваются не как объективные реалии, а как ментальные проекции, 
возникающие в результате дуалистического функционирования ума. Значительное 
влияние на понимание времени у монгольских народов сыграло циклическое пони-
мание времени в буддийской картине мира. «Что касается временных представле-
ний, — отмечает Э. У. Омакаева, — то, по буддийской космологии время (цаг) — это 
циклическая бесконечность. … Буддийская идея о времени связана с понятием круга 
(колеса), которое не имеет ни начала, ни конца» (Омакаева, 2005: 117). 

Подобная концепция времени находила значимый резонанс в условиях кочевого 
образа жизни: циклический характер сезонных миграций и высокая зависимость от 
природно-климатических условий объективно подрывали представление о будущем 
как о фиксированной и предопределённой реальности. Вместо этого акцент делался 
на формировании будущего через осознанную и этически обусловленную деятель-
ность в настоящем — подход, согласующийся с буддийским учением о карме, так и 
с прагматической адаптацией к окружающей среде. 

Л.Л. Абаева отмечает: «прошлое для монгола — это «стрела времени», летящая 
всегда из прошлого, через настоящее — в будущее. Характерной чертой этнической 
культуры монгольских народов в идентификации локуса времени является абсолютно 
целостное его восприятие как некой качественной категории» (Абаева, 2013: 58). 
Это отражает специфику традиционного восприятия времени у монгольских народов, 
и её можно истолковать как попытку выразить целостность, динамичность и каче-
ственную, а не количественную природу временного опыта в монгольской культуре. 

В начале XVII в. из Центральной Азии в Нижнее Поволжье перекочевала часть 
ойратских группировок — преимущественно торгоуты и дербеты, позже известные 
как калмыки. Вместе с ними на новую территорию пришёл тибетский буддизм тра-
диции Гелугпа («жёлтых шапок»), который лег в основу их духовной культуры и 
общественного уклада. Следует обозначить, что «культура калмыков, имея общие 
корни с культурами других народов Центральной Азии, отличается от них этноло-
кальными особенностями» (Омакаева, 2000: 133). 

У калмыков сформировалось специфическое отношение ко времени. Как отме-
чает Т.С. Есенова, «на протяжении длительного времени на степных просторах не 
происходят заметные перемены; изо дня в день имеют место одни и те же события, 
жизнь монотонна, размеренна, однообразна. … В целом для калмыков не характерно 
отношение ко времени как к большой ценности» (Есенова, 2012: 5). Буддийское 
учение о непостоянстве всего сущего вместе с сочетанием суровых климатических 
условий кочевой жизни способствовали тому, что у калмыков возникло особое 
отношение к богатству как к чему-то временному, преходящему, что, например, 
нашло отражение в калмыцких пословицах: «Богатство — до первой бури, бога-
тырь — до первой пули»; «Добро, нажитое трудом, вечно, а богатство — временно» 
(Уланов, Тюмидова, Доронин, 2020: 148).



104

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

«Если говорить об этнической специфике концептуализации времени калмы-
ками, следует отметить, что в концептосфере «время» недостаточно представлены 
лексемы, обозначающие мельчайшие временные отрезки, что указывает на их 
неактуальность для сознания носителей языка. Это может свидетельствовать о том, 
что для кочевников время понималось как некий континуум, который разделен на 
отрезки на основе количественного параметра» (Есенова, 2012: 5). Таким образом, 
этническая специфика концептуализации времени у калмыков отражает традици-
онное кочевое мировоззрение, в котором время воспринимается не как дискретная, 
дробимая на мельчайшие единицы величина, а как непрерывный поток, структури-
руемый преимущественно по количественным и практическим ориентирам (например, 
сезонам, циклам хозяйственной деятельности). Отсутствие развитой лексики для 
обозначения мелких временных отрезков указывает на иной — более целостный и 
цикличный — способ осмысления временной категории.

Окружающий мир выступал структурообразующим детерминантом, опреде-
лявшим особенности когнитивного и экзистенциального конструирования будущего 
в кочевых культурах. Как отмечает В.Н. Бадмаев, «следует отметить, что опре-
деленные, присущие калмыцкому обществу явления — традиционный тип хозяй-
ствования (скотоводство), кочевой (номадический) образ жизни, религиозные 
верования (тенгрианство и буддизм) — сформировали уникальную систему особого 
этнософского мировоззрения, отношения к феномену времени. Конструирование 
времени основывалось не на его линейности, а на одновременном со-бытии 
прошлого, настоящего и будущего» (Бадмаев, 2016: 126). 

В результате сложился синкретический культурный синтез, в котором внешние 
ритуальные практики гармонично сочетались с внутренней духовной дисциплиной — 
развитием осознанности (смрити), самоконтроля и соблюдением этических предпи-
саний (шила). Именно эта интегративная модель обеспечила органичное включение 
буддийского учения в ткань кочевой культуры. Не разрушая её традиционные основы, 
буддизм обогатил их новыми философскими и этическими содержаниями, способствуя 
устойчивой трансформации мировоззрения без культурного разрыва.

Буддийская концепция времени, интегрированная в культуру кочевых мон-
гольских этносов, представляет собой уникальный синтез философской глубины 
и практической адаптивности. В отличие от западных моделей, где будущее часто 
конструируется как проекция воли, технологического прогресса или исторической 
необходимости, кочевые монгольские этносы, опираясь на буддийское учение, 
отказались от иллюзии внешнего контроля над грядущим. Вместо этого они развили 
внутреннюю этическую дисциплину, в которой будущее понималось не как нечто 
предопределённое или подлежащее планированию, а как прямое следствие каче-
ственных характеристик настоящего момента, намерений, слов и поступков.

Отказ от иллюзии контроля над будущим компенсировался усилением ответ-
ственности за настоящее: каждый шаг, каждое слово, каждая мысль воспринимались 
как семя, из которого вырастет завтрашний день. Подобное мировоззрение органично 
сочеталось с образом жизни кочевников, чья экзистенция требовала постоянной 
готовности к изменению, будь то перемена погоды, миграция стад или социальные 
вызовы. В этой парадигме время не «тратится» и не «экономится», а проживается с 
полной осознанностью. 



105

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

Буддийское учение о карме, адаптированное к условиям кочевой жизни, 
подчеркивало не фатализм, а активную роль индивида в формировании своей судьбы 
через этический выбор здесь и сейчас. Природа воспринималась не как ресурс для 
освоения, а как живое поле взаимосвязей, в котором человек предстает как ответ-
ственный участник, а не как господин. Эта временная онтология, основанная на 
непрерывном этическом созидании, предлагает важную альтернативу современным 
моделям ускорения, прогнозирования и управления будущим. В эпоху глобальных 
кризисов, вызванных именно претензией на тотальный контроль, монгольско-буд-
дийское понимание времени обретает не только академический, но и глубоко 
практический смысл.

Для человека степи, чья судьба была неразрывно связана с передвижением, 
изменчивостью природной среды и необходимостью непрерывной адаптации, 
концепция кармы как внутреннего, неотвратимого закона причинно-следственной 
связи становилась источником внутренней опоры — без нужды в неподвижных, 
внешних оплотах стабильности. Указанная жизненная установка играла ключевую 
роль в сохранении психологической устойчивости и внутреннего равновесия в 
условиях объективной нестабильности внешней среды. В рамках данной парадигмы 
будущее не рассматривалось как объект рационального прогнозирования, напротив, 
оно конструировалось посредством этической практики и нравственной собран-
ности, реализуемых в настоящем. Таким образом, именно осознанное и этически 
обоснованное пребывание в настоящем есть единственный подлинно эффективный 
и морально оправданный путь созидания будущего.

З А К Л Ю Ч Е Н И Е

Опыт номадов особенно актуален в настоящее время, когда человечество 
вновь сталкивается с глубокой и многомерной глобальной неопределённостью, 
вызванной не только климатическими кризисами, техногенными катастрофами и 
пандемиями, но и системным кризисом смысла, размыванием традиционных цен-
ностей, утратой духовности и доверия к институтам и ощущением хрупкости даже 
самых устойчивых, казалось бы, социальных и экологических порядков. В таких 
условиях линейные модели прогресса, основанные на вере в неограниченный эконо-
мический рост, научно-техническое могущество и возможность предсказуемого 
планирования будущего, всё чаще обнаруживают свою иллюзорность и несостоя-
тельность. Они не только не спасают от хаоса, но и сами становятся источником 
новых форм фобий, экзистенциальной тревоги и экологического разрушения.

В этом контексте кочевая цивилизация, обогащённая тысячелетней мудростью 
буддийской философии, предлагает не утопическую отстранённость от мира и не 
пассивное принятие рока, а глубоко практичную и этически насыщенную практику, 
осознанное присутствие в настоящем. Для кочевников будущее никогда не было 
объектом внешнего контроля или технократического проектирования, оно всегда 
рождалось из качества настоящего момента. Настоящее, таким образом, перестаёт 
быть «промежуточной станцией» на пути к некоему идеальному завтра и становится 
единственным подлинно реальным временем — временем свободы, ответственности 



106

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

и творчества. Именно здесь, в настоящем, формируются намерения, принимаются 
решения, проявляется уважение к другим живым существам и к природе, и именно 
здесь закладываются семена будущего.

Подлинное будущее не находится где-то впереди, за горизонтом прогнозов и 
стратегий. Оно рождается в каждом мгновении настоящего, в чистоте намерения, в 
искренней заботе о ближнем, в бережном отношении к земле и всем формам жизни, в 
готовности нести ответственность не только за свои поступки, но и за свои мысли и 
слова. Эта этика повседневного присутствия, выработанная в условиях постоянной 
изменчивости и отсутствия внешней опоры, оказывается удивительно современной. 
Она не требует стабильных институтов, непоколебимых границ или предсказуемых 
условий, она требует только внутренней собранности, моральной чёткости и 
открытости к миру.

Именно в этом заключается глубокая современная актуальность древней 
кочевой мудрости. Она напоминает нам, что даже в условиях полной внешней 
неопределённости, хаоса и трансформации можно сохранить внутреннюю свободу, 
достоинство и способность к творческому действию, если отказаться от иллюзии 
управления будущим и вместо этого научиться творить его здесь и сейчас, в каждом 
осознанном шаге, каждом этическом выборе, каждом проявлении сострадания. 
В эпоху, когда старые ориентиры рушатся, а новые ещё не сформированы, именно 
такая парадигма, основанная не на контроле, а на ответственности, не на прогно-
зировании, а на присутствии, может стать опорой для индивидуального и коллек-
тивного выживания, а также для построения более устойчивого, справедливого и 
осмысленного будущего.

БЛАГОДАРНОСТИ
Статья подготовлена в рамках государственного задания Министерства науки 

и высшего образования Российской Федерации (№ 075-03-2025-420/6 «Комплексное 
философское исследование феномена будущего в традиционной буддийской 
картине мира»).

Л и т е р а т у р а

Абаева, Л. Л. (2013). Традиционное мировоззрение монгольских народов в локусе пространства 
и времени. Евразийство и мир. 1. 56–64.

Андросов, В. П. (2006). Учение Нагарджуны о Срединности: исслед. и пер. с санскр. «Коренных 
строф о Срединности» («Мула-мадхьямака-карика»). пер. с тиб. «Толкования Коренных строф 
о Срединности, (называемого) Бесстрашным (опровержением догматических воззрений)» 
(«Мула-мадхьямака-вритти Акутобхайя»). М.: Вост. лит.

Бадмаев, В. Н. (2016). Калмыцкий этнос в транскультурном пространстве Юга России. 
Гуманитарий Юга России. 1. 120–129.

Буддизм в истории и культуре бурят (2014). / кол. монография; под ред. И. Р. Гарри. Улан-Удэ: 
Буряад-Монгол Ном. 

Доусон, К. Г. (2000). Религия и культура / Пер. с англ., вступ. ст., коммент.: Кожурин К. Я. 
СПб.: Алетейя. 



107

Кочевая цивилизация: исторические исследования. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Теология | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

Жуковская, Н. Л. (1988). Категории и символика традиционной культуры монголов. М.: 
Наука, ГРВЛ. 

Есенова, Т. С. (2012). Очерки по лингвокультуре калмыков. Элиста. 
Омакаева, Э. У. (2000). Язык и религия в зеркале традиционной культуры калмыков: прошлое 

и современность. Буддийская культура и мировая цивилизация на пороге третьего тысячелетия. 
СПб. – Элиста. 131–136.

Омакаева, Э. У. (2005). Время и пространство в буддийской картине мира. Азия в Европе: 
взаимодействие цивилизаций. «Язык, культура, этнос в глобализированном мире: на стыке циви-
лизаций и времен». Материалы межд. конференции. 2. Элиста. 116–118.

Природа сознания. Беседы Далай-ламы с российскими учеными (2023). Материалы Первой 
международной конференции «Фундаментальное знание: диалог российских и буддийских ученых». 
Август 2017 г.; сост. и отв. ред. В. Лысенко; ред. пер. Ю. Жиронкина. М.: Фонд «Сохраним Тибет».

Уланов, М. С., Тюмидова, М. Е., Доронин, Ю. П. (2020). Роль природно-хозяйственных факторов 
в формировании менталитета калмыков. Вестник Калмыцкого университета. № 4 (48). 144–151.

Abaev, N. V. Buddhism in Central Asia and Trans-Sayania (2010). The New Research of Tuva 
www.tuva.asia. Special edition.

R e f e r e n c e s

Abaev, N.V. (2010). Buddhism in Central Asia and Trans-Sayania. The New Research of Tuva. 
Available at: www.tuva.asia. Special edition (in English).

Abaeva, L.L. (2013). Traditsionnoe mirovozzrenie mongol’skikh narodov v lokuse prostranstva i 
vremeni (Traditional worldview of Mongolian peoples in the locus of space and time). Evraziistvo i mir, 
No. 1, 56–64 (in Russian).

Androsov, V.P. (2006). Uchenie Nagarjunny o Sredinnosti: issledovanie i perevod s sanskrita 
“Korennikh strof o Sredinnosti” (“Mula-madhyamaka-karika”); perevod s tib. “Tolkovaniya Korennikh 
strof o Sredinnosti, (nazyvaemogo) Besstrashnym (oproverzheniem dogmaticheskikh vozzrenii)” (“Mula-
madhyamaka-vritti Akutobhaya”) (Nagarjuna’s Doctrine of the Middle Way: Research and Translation 
from Sanskrit of the “Fundamental Verses on the Middle Way” (“Mūlamadhyamakakārikā”); Translation 
from Tibetan of the Commentary “Fearless Refutation of Dogmatic Views” (“Mūlamadhyamakavṛtti 
Akutobhaya”)). Moscow: Vostochnaya literatura (in Russian).

Badmaev, V.N. (2016). Kalmytskii etnos v transkul’turnom prostranstve Yuga Rossii (The Kalmyk 
ethnos in the transcultural space of Southern Russia). Gumanitarii Yuga Rossii, No. 1, 120–129 (in Russian).

Buddizm v istorii i kul’ture buryat (Buddhism in the History and Culture of the Buryats) (2014). 
Collective monograph; ed. by I.R. Garri. Ulan-Ude: Buryaad-Mongol Nom (in Russian).

Douson, K.G. (2000). Religiya i kul’tura (Religion and Culture). Trans. from Engl., introd., comm.: 
Kozhurin K.Ya. St. Petersburg: Aletheia (in Russian).

Esenova, T.S. (2012). Ocherki po lingvokul’ture kalmykov (Essays on the Linguoculture of the Kalmyks). 
Elista: Kalmyk State University Press (in Russian).

Omakaeva, E.U. (2000). Yazyk i religiya v zerkale traditsionnoi kul’tury kalmykov: proshloe i 
sovremennost’ (Language and religion in the mirror of traditional Kalmyk culture: past and present). 
In: Buddiiskaya kul’tura i mirovaya tsivilizatsiya na poroge tret’ego tysyacheletiya (Buddhist Culture and 
World Civilization on the Threshold of the Third Millennium). St. Petersburg–Elista, 131–136 (in Russian).



108

Nomadic civilization: historical research. 2025. №4 | ISSN 2782-3377
Theology | DOI: 10.53315/2782-3377-2025-5-4-96-108

Omakaeva, E.U. (2005). Vremya i prostranstvo v buddiiskoi kartinе mira (Time and space in the Buddhist 
worldview). In: Aziya v Evrope: vzaimodeistvie tsivilizatsii. “Yazyk, kul’tura, etnos v globalizirovannom 
mire: na styke tsivilizatsii i vremen” (Asia in Europe: Interaction of Civilizations. “Language, Culture, 
Ethnos in a Globalized World: At the Crossroads of Civilizations and Times”). Conference proceedings, 
Part 2. Elista, 116–118 (in Russian).

Ulanov, M.S., Tyumidova, M.E., Doronin, Yu.P. (2020). Rol’ prirodno-khozyaistvennykh faktorov 
v formirovanii mentaliteta kalmykov (The role of natural and economic factors in shaping the Kalmyk 
mentality). Vestnik Kalmytskogo universiteta, No. 4 (48), 144–151 (in Russian). 

Zhukovskaya, N.L. (1988). Kategorii i simvolika traditsionnoi kul’tury mongolov (Categories and 
Symbolism of Traditional Mongolian Culture). Moscow: Nauka, GRVL (in Russian).


